
Etické principy regulace chovánı́ umělé inteligence
David Černý

Ústav státu a práva AV ČR, v. v. i.
Národnı́ 18

11600 Praha 1
Centrum Karla Čapka pro studium hodnot ve vědě a technice

www.cevast.org
Email: david.cerny@ilaw.cas.cz

Abstrakt

V tomto přı́spěvku se pokusı́m načrtnout kontury dvou
důležitých etických teoriı́, jež nacházejı́ významné
uplatněnı́ v současné diskusi etiky umělé inteligence
a roboetiky: utilitarismu a deontologie. Předložı́m
stručnou charakteristiku obou etických teoriı́ a poukáži
na jejich silné a slabé stránky při řešenı́ praktických
problémů.

1 Etika a umělá inteligence

Vzhledem k mohutným pokrokům na poli výzkumu a
aplikace umělé inteligence a robotiky se do popředı́
zájmu dostávajı́ také hodnotové a etické otázky, které
se dotýkajı́ výzkumu, návrhu designu, pravidel jednánı́
a nasazenı́ systémů AI. Podı́vejme se na následujı́cı́
obrázek.

Obr. 1: Etika AI a roboetika

Obrázek ukazuje, že oblasti etického zkoumánı́
AI a jejı́ch různých forem ”ztělesněnı́“ se překrývajı́,
vyžadujı́ však také řešenı́ vlastnı́ch specifických
problémů. Např. v přı́padě etiky společenských robotů
se klade velký důraz na sociálnı́ dimenzi těchto strojů,
která se promı́tá nejen do hledánı́ etických pravidel re-
gulace chovánı́, ale výraznou měrou zasahuje do sa-
motného procesu vytvářenı́ jejich designu, který musı́
splňovat charakteristiky nutné pro to, aby tito roboti

mohli být skutečnými lidskými společnı́ky. U bojových
robotů se střetáváme s klasickými problémy ius in bello
(etická pravidla vedenı́ válečných konfliktů), u auto-
nomnı́ch vozidel nás zase zajı́majı́ etická pravidla, jimiž
by se tyto automobily měly řı́dit v přı́padě neodvratné
kolize, v nı́ž je možné rozhodnout o distribuci újmy.

V tomto krátkém přı́spěvku se nemohu věnovat
obecným otázkám etiky umělé inteligence či speci-
fickým etickým problémům v rámci jejı́ch různých
sfér aplikace. Pokusı́m se proto charakterizovat dva
důležité etické systémy, s nimiž se v dnešnı́ diskusi
setkáváme nejčastěji (utilitarismus a deontologickou
etiku), a ukázat jejich silné i slabé stránky.

Oba dva etické systémy majı́ celou řadu různých
variant, kterým se zde nemohu věnovat. Pokusı́m se je
proto popsat způsobem, jenž se mi zdá nejvhodnějšı́ pro
jejich aplikaci v kontextu AI a robotiky. Je však docela
dobře možné, že různá ztělesněnı́ AI budou využı́vat
různé etické přı́stupy, napřı́klad kombinaci utilitarismu
a základnı́ch deontologických omezenı́, pravděpodobně
se také setkáme s tı́m, že v rámci odlišných oblastı́
využı́vánı́ AI bude třeba klást důraz na jiné etické
systémy a jejich kombinace. Autonomnı́ vozidla se
napřı́klad budou řı́dit sdı́lenou etikou AI, ale v přı́padě
koliznı́ch situacı́ se do popředı́ dostane utilitaristická
etika minimalizace újmy. Podobně v přı́padě lékařských
expertnı́ch systémů bude důraz kladený na etiku deon-
tologickou, v některých přı́padech doplněnou utilitaris-
mem, zatı́mco společenštı́ roboti se budou podřizovat
některým principům etiky péče a etiky ctnostı́.

2 Utilitarismus

2.1 Charakterizace utilitarismu

Utilitarismus představuje jednu z nejvlivnějšı́ch
současných etických teoriı́ s širokou škálou aplikacı́ ve
všech oblastech lidské praxe, od vědeckého výzkumu,
medicı́ny, vojenské etiky až po populačnı́ etiku či
etiku umělé inteligence a roboetiku. Jednı́m z důvodů
široké rozšı́řenosti utilitarismu je zdánlivě snadná
aplikovatelnost v praxi, včetně řešenı́ složitých etických
dilemat, a poměrně minimálnı́ metaetické předpoklady.



Utilitarismus vycházı́ z několika jednoduchých
předpokladů (Mulgan (2007).

1. Konsekvencialismus. Je-li X nějaký aktér, φi
možné jednánı́ v situaci S a δ1, . . . , δn důsledky
φi v S, potom o morálnı́m hodnocenı́ (správné
– nesprávné) φi rozhodujı́ pouze důsledky
δ1, . . . , δn(Driver (2012)).

2. Nestrannost. Je-li X nějaký aktér a φ1, . . . , φn
jsou možné alternativy jednánı́ v situaci S, potom
X musı́ důsledky φ1, . . . , φn posuzovat nestranně.

Stručný komentář:

1. X se v S rozhoduje, zda porušit (φ) či neporušit
(¬φ) slib. Ve své praktické rozvaze bere v úvahu
pouze jediný normativnı́ faktor udělujı́cı́ φ a ¬φ
jejich etické hodnocenı́: důsledky. Do své úvahy
tedy nezačleňuje jiné možné normativnı́ faktory,
např. to, že porušenı́ slibu může samo o sobě
představovat typ jednánı́, které je morálně ne-
správné. Jsou-li důsledky φ ”lepšı́“ než důsledky
¬φ, potom X slib porušı́.

2. X se v situaci S rozhoduje mezi jednánı́m φ1 a
φ2, jejichž důsledky se dotýkajı́ dvou lidských by-
tostı́: φ1 se dotýká L1, φ2 se dotýká L2. X musı́
důsledky obou variant jednánı́ hodnotit bez ohledu
na to, zda a přı́padně jak je vztažený k L1 a L2

(např. přı́buzensky), dokonce i bez ohledu na to,
zda platı́ X = Li.

Kromě dvou předpokladů vymezujı́cı́ch třı́du
morálně relevantnı́ch faktorů (konsekvencialis-
mus) a způsobu jejich hodnocenı́ (nestrannost)
ještě potřebujeme procesnı́ pravidlo, které pro každého
aktéraX , situaci S a možné varianty jednánı́ φ1, . . . , φn
jednoznačně vybere to jednánı́ φi, které je morálně
správné.

Předpokládejme, že se určitý systém umělé in-
teligence (SUI) nacházı́ v situaci S, v nı́ž se před
nı́m otevı́rá několik možnostı́ jednánı́ φ1, . . . , φn. SUI
přiřadı́ každé variantě jednánı́ φi určitý užitek Ii.
Předpokládejme dále, že třı́da hodnot {I1, . . . , In} má
maximum, jı́mž je řekněme hodnota I3. Podle utilita-
rismu je pro SUI v situaci S, zahrnujı́cı́ varianty jednánı́
φ1, . . . , φn, morálně správné jednánı́, které maximali-
zuje užitek, tj. v našem přı́padě φ3. Namı́sto užitku budu
také hovořit o hodnotě jednánı́ φi a označovat ji |φi|. Je
zřejmé, že |φi| = Ii.

Utilitarismus tedy požaduje, abychom maxima-
lizovali užitek; maximalizace užitku je jediným pro-
cesnı́m pravidlem tohoto etického systému.

Hodnotu |φi| jednánı́ φi jsem označil za užitek.
Utilitarismus je nekompletnı́, dokud přesně nespecifiku-
jeme povahu tohoto užitku. Jak však užitek definovat a
kvantifikovat? Utilitarismus patřı́ mezi tzv. welfaristické

teorie, považuje welfare (jak dobrý život určitého sub-
jektu S je) za klı́čový normativnı́ faktor, nebot’ důsledky
δ1, . . . , δn variant jednánı́ φ1, . . . , φn vyhodnocujeme
na základě jejich pozitivnı́ho či negativnı́ho (přı́padně i
neutrálnı́ho, nastane-li taková situace) přı́spěvku k wel-
fare S.

Užitek je možné definovat různými způsoby, které
odpovı́dajı́ různým koncepcı́m welfare. Nejčastěji se v
kontextu utilitarismu setkáváme s dvěma teoriemi wel-
fare (dobrého života):

1. Hédonismus (Carson (2011)).

• Věcný stav ”S zažı́vá v čase ti potěšenı́ v
mı́ře D“ je jedinou kladnou hodnotou (pozi-
tivnı́m přı́spěvkem k dobrému životu).

• Věcný stav ”S zažı́vá v čase ti utrpenı́ v
mı́ře D“ je jedinou negativnı́ hodnotou (ne-
gativnı́m přı́spěvkem k dobrému životu.

2. Preferencialismus (Olsaretti (2006)).

• Věcný stav ”S v čase ti toužı́ po tom (přeje
si, aby), aby propozice P byla pravdivá v
mı́ře D a P je pravdivá“ je jedinou kladnou
hodnotou (pozitivnı́m přı́spěvkem k dobrému
životu).

• Věcný stav ”S v čase ti toužı́ po tom (přeje
si, aby), aby propozice P byla pravdivá v
mı́ře D a P je nepravdivá“ je jedinou ne-
gativnı́ hodnotou (negativnı́m přı́spěvkem k
dobrému životu.

Velmi důležitým prvkem utilitaristického kalkulu
je předpoklad, že důsledky jednánı́ lze vyjádřit v po-
jmech užitku, tj. lze je kvantifikovat a srovnávat (ma-
ximalizace totiž vyjadřuje ideu, že morálně správné
jednánı́ je takové, které má nejvyššı́ hodnotu). Jak
by taková kvantifikace mohla vypadat? Ukážeme si
to na přı́kladu hédonismu (Feldman (2004)). Nejdřı́ve
musı́me stanovit nějakou základnı́ jednotku potěšenı́ –
nazveme si ji hédonem a označı́me H –, dále musı́me
určit základnı́ jednotku utrpenı́ – nazveme si ji dolorem
a označı́me D –, a nakonec určı́me, že platı́:

|H| = |D|. (1)

Absolutnı́ hodnota hédonu je rovna absolutnı́
hodnotě doloru, dolory majı́ jako negativnı́ hodnoty
zápornou hodnotu. Dále určı́me, že množstvı́ hédonů
nějaké pozitivnı́ho věcného stavu v ti je rovno D,
tj. mı́ře potěšenı́ v ti, přı́padně že množstvı́ hédonů
Sum(D)<ti,tj> věcného stavu v intervalu < ti, tj >
je rovno celkovému množstvı́ hédonů mezi ti a tj .

Analogicky budeme postupovat v přı́padě dolorů.
Konečným krokem je určenı́ balance hédonů a dolorů,
vyjádřené pojmem hédono-dolorické balance (HDB),
pro niž platı́:



HDB = H +D. (2)

Řekněme, že HDB osoby S je rovna a a aktér X
zvažuje varianty jednánı́ φ1, φ2, φ3, pro které (vzhledem
k S) platı́: |φ1| = 5, |φ2| = −7, |φ3| = 12. Tato tři
čı́sla určujı́, jak (kvalita – pozitivně – negativně) a v jaké
mı́ře (kvantita) jednánı́ φ1, φ2, φ3 ovlivnı́ HDB S. Je
zřejmé, že dvě varianty – φ1, φ3 – zasáhnou do welfare
S pozitivně (zlepšı́ život S), zatı́mco jedna varianta –
φ2 – ovlivnı́ welfare S negativně. Vzhledem k tomu,
že hodnota jednánı́ φ3 je nejvyššı́, jedná se o morálně
správné jednánı́.1

Celou rozhodovacı́ proceduru názorně shrnuje
následujı́cı́ obrázek:

Obr. 2: Utilitarismus činů: rozhodovacı́ procedura

Utilitaristická praktická rozvaha může mı́t ještě
jednu podobu. Namı́sto hodnocenı́ důsledků každého
konkrétnı́ho činu (proto o výše popsané verzi utilita-
rismu hovořı́me jako o utilitarismu činů) hodnotı́me
obecné morálnı́ normy a volı́me takové, jejichž inter-
nalizace ve společnosti má nejlepšı́ důsledky (Hooker
(2000)). Je-li tedy ∆ obecná morálnı́ norma, pod nı́ž
spadajı́cı́ jednánı́ má nejlepšı́ možné důsledky, potom

1Užitek |φi| jednánı́ φi je odvozenou veličinou, kterou zı́skáme
tak, že určı́me množinu {δ1, . . . , δn} důsledků φi, každému
důsledku přiřadı́me jeho užitek a posléze je sečteme.

pro aktéra X v situaci S platı́, že spadá-li z existujı́cı́
množiny jednánı́ {φ1, . . . , φn} nějaká varianta φi pod
normu ∆, potom je φi morálně správné jednánı́. Této
verzi utilitarismu řı́káme utilitarismus pravidel a jeho
rozhodovacı́ proceduru shrnuje následujı́cı́ obrázek:

Obr. 3: Utilitarismus pravidel: rozhodovacı́ procedura

2.2 Aplikace utilitarismu v etice AI a roboetice

Utilitarismus představuje velmi přı́močarou etickou te-
orii, která může být poměrně snadno aplikovatelná v
praxi. Přesto jsou s nı́ spojeny určité potı́že, které se zde
pokusı́m velmi stručně popsat.

Jednı́m z důležitých předpokladů vtělených do
systému utilitaristickém etiky je nestrannost: jestliže
aktérX v dané situaci S hodnotı́ možné důsledky svého
jednánı́ (variant jednánı́, přičemž i nejedná je varian-
tou jednánı́), musı́ je zvažovat bez ohledu na to, zda
se tyto důsledky dotýkajı́ jeho samého, lidı́, s nimiž je
spřı́zněný či spojený různými společenskými vazbami,
jako je přátelstvı́, sousedstvı́ apod. Mohl by se ale ta-
kovou etikou řı́dit např. pečovatelský robot, který je
našı́m majetkem a byl zakoupený pro to, aby se staral o
naši babičku v domově důchodců? Chápali bychom jako
eticky přijatelné, aby tento robot nepřetržitě monitoro-
val své okolı́, dalšı́ obyvatele domova důchodců a ne-
ustále na základě maximalizace užitku hodnotil, komu
má ve skutečnosti v dané situaci věnovat svou pozor-
nost?

Tento problém by zřejmě šlo vyřešit tak, že by
se tito roboti řı́dili pravidlem, podle kterého majı́ vždy
a za všech okolnostı́ dávat přednost svému majiteli či
tomu, do jehož péče jsou svěřeni. V takovém přı́padě by
se však nejednalo o utilitaristickou etiku, přinejmenšı́m



ne o jejı́ čistou verzi, protože by byla doplněna tı́mto
deontologickým pravidlem, v jehož rámci (vždy dávat
přednost majiteli) by robot dále mohl jednat ve shodě s
utilitarismem.

Uvažme jiný přı́klad, etiku koliznı́ch situacı́ au-
tonomnı́ch vozidel (AV). Tato etika může mı́t poměrně
jednoduchou strukturu: za všech okolnostı́ minimalizuj
újmu. Znamená to tedy, že se AV majı́ touto etikou
řı́dit vždy, i za tu cenu, že obětujı́ posádku v přı́padě,
že užitek jejı́ho obětovánı́ je byt’ i jen o málo většı́,
než užitek neobětovánı́? Budou si však lidé ochotni
si taková AV kupovat, budou ochotnı́ jim svěřit své
blı́zké a milované? Pokud ne, bude to mı́t důležité etické
důsledky. Autonomnı́ doprava slibuje snı́žit počet obětı́
dopravnı́ch nehod až o 93 %, nicméně nebudou-li lidé
ochotnı́ si tato utilitaristická vozidla kupovat, výraznou
měrou to zbrzdı́ nástup autonomnı́ dopravy se všemi be-
nefity, které slibuje. Podobně si ale lidé nebudou přát
vozidla, které dajı́ přednost posádce za všech okolnostı́.
Napřı́klad v situaci jeden řidič – pět dětı́ na přechodu si
většina lidı́ bude myslet, že by AV mělo obětovat řidiče,
tedy posádku.

Opět by bylo možné tuto situaci vyřešit tak,
že by AV kombinovala dva typy etických úvah, uti-
litaristické a deontologické. Prostřednictvı́m experi-
mentálnı́ho výzkumu morálnı́ch intuic potenciálnı́ch
uživatelů AV by bylo možné zjistit, kde nastavit prahy,
oddělujı́cı́ oba dva etické přı́stupy. Výsledkem by byl
hybridnı́ etický systém, který by AV přikazoval dát
přednost posádce bez ohledu na důsledky (deontologie),
ale pouze do určité poměru způsobené újmy. Za tı́mto
empiricky zjištěným prahem (např. poměr 1 život ku 3)
by se AV již chovala utilitaristicky. Tuto hybridnı́ po-
vahu etiky AV lze ospravedlnit vnějšı́ch kritériem uti-
litaristické povahy, totiž tı́m, že zavedenı́ AV do pro-
vozu ušetřı́ ročně desı́tky tisı́c životů, obrovské škody
na zdravı́ a na majetku.

I kdybychom však došli k nějakému hybridnı́mu
etickému systému AV, problémy by nastaly v okamžiku
překročenı́ prahu směrem k utilitaristické komponentě.
Jak budeme určovat důsledky jednánı́? Nabı́zı́ se jed-
noduché řešenı́: určı́me tři kategorie újmy – újmu na
životech, újmu na zdravı́ a újmu na majetku. Provádět
kvantifikaci a srovnávánı́ v rámci jednotlivých kategoriı́
by nemuselo být tak obtı́žné (1 život vůči pěti, jedna
zlomená ruka oproti bouli na hlavě, škoda 100 000
korun vůči miliónové škodě apod.), jak však budeme
provádět kvantifikaci a srovnávánı́ mezi různými kate-
goriemi újmy, např. mezi újmou na životech a újmou na
zdravı́? Je možné řı́ci, že jeden lidský život je převážený
pěti zlomenými rukami a jednou zlomeninou páteře? A
skutečně je eticky korektnı́ taková srovnávánı́ provádět
a dovolit AV, aby dalo přednost minimalizaci obrovské
majetkové újmy a obětovalo jeden lidský život?

Nebo se zamysleme nad lékařskými expertnı́mi
systémy, které by mohly lékařům pomáhat se
svı́zelnými etickými problémy, např. s alokacı́ vzácných

zdrojů v kontextu transplantačnı́ medicı́ny. Představme
si, že lékaři majı́ pět pacientů, kteřı́ nutně potřebujı́
transplantaci vitálnı́ho orgánu, nemajı́ však žádného
vhodného dárce. Může expertnı́ systém doporučit
zabitı́ zdravého pacienta bez přı́buzných a použitı́
jeho orgánů? Z hlediska utilitarismu nenı́ rozdı́l mezi
zabitı́m (usmrcenı́m pacienta) a ponechánı́m zemřı́t
(neposkytnutı́m orgánů pěti pacientům) – důsledek je
pokaždé stejný. Chtěli bychom však, aby se lékaři řı́dili
radami takto uvažujı́cı́ho systému umělé inteligence?
Neměl by obsahovat nějaká zásadnı́ omezenı́ (spadajı́cı́
opět do deontologické etiky) typu ”usmrcenı́ nevinného
člověka je za všech okolnostı́ nepřı́pustné, bez ohledu
na důsledky“? Výsledkem by opět byl systém, který je
z etického hlediska hybridnı́, nebot’ kombinuje dva typy
úvah - utilitaristickou a deontologickou.

Na základě těchto úvah, které zde nemohu dále
rozvádět, se domnı́vám, že se s utilitaristickou etikou
nebudeme v čisté podobě v oblasti AI a robotiky přı́liš
setkávat, třebaže má celou řadu velmi vlivných zastánců
a po překonánı́ určitých problémů (např. určenı́ hodnot
jednánı́) by byla velmi snadno implementovatelná do
řı́dı́cı́ch algoritmů systémů umělé inteligence.

3 Deontologická etika

Pod hlavičkou ”deontologické systémy“ se skrývá celá
řada etických přı́stupů, které je obtı́žné jednoduše a
jednoznačně charakterizovat (Kagan (1998)). Obvykle
pro ně platı́, že pracujı́ s obecnými etickými principy
(např. respektem k lidské autonomii), které ukotvujı́
celou řadu obecných morálnı́ch norem. Deontologické
systémy se často použı́vajı́ při formulaci etických pro-
fesnı́ch norem, např. norem lékařské etiky, etiky soudců,
novinářské etiky, roboetiky apod.

V přı́padě deontologických etik se setkáváme s
odmı́tnutı́m principu maximalizace užitku. Namı́sto něj
se většinou postuluje celá řada obecných negativnı́ch a
pozitivnı́ch morálnı́ch norem, které ukládajı́ negativnı́
(např. nezabiješ) či pozitivnı́ (např. pomáhej lidem v
nouzi) povinnosti.

Deontologické etiky tedy mohou postupovat tak,
že nejdřı́ve určı́ obecné morálnı́ principy, v nichž jsou
zakotveny obecné morálnı́ normy. Necht’ Υ představuje
třı́du morálnı́ch norem. Třı́da Φ,Φ ⊂ Υ je třı́dou pozi-
tivnı́ch morálnı́ch norem vyjádřených formou přı́kazů
či doporučenı́ (”Musı́š pomáhat rodině“, ”Měl bys
pomáhat hladovějı́cı́m dětem v Africe“ apod.), zatı́mco
třı́da Ψ,Ψ ⊂ Υ je třı́dou negativnı́ch morálnı́ch no-
rem (”Nikdy nesmı́š usmrtit nevinnou lidskou bytost“,

”Mučenı́ je za všech okolnostı́ nepřı́pustné“ apod.). Pro
tyto tři třı́dy platı́:

Φ ∪Ψ = Υ (3)

Φ ∩Ψ = ∅ (4)



Třı́dy Φ a Ψ se nelišı́ pouze způsobem ukládánı́
závazku, ale také tı́m, že o třı́dě Φ často řı́káme, že
jejı́ prvky jsou platné semper sed non ad semper (vždy,
ne za všech okolnostı́), zatı́mco prvky třı́dy Ψ jsou
platné semper et ad semper (vždy a za všech okol-
nostı́) (Finnis (1991)). Je to poměrně jednoduché: ne-
gativnı́ normy jasně vymezujı́ určité formy jednánı́ a
specifikujı́ je jako morálně nepřı́pustné, pozitivnı́ normy
sice platı́ vždy, je však možné je naplňovat v různých
situacı́ch různým způsobem. Zákaz vraždy jasně defi-
nuje, co nesmı́me, a platı́ vždy a za všech okolnostı́,
přı́kaz pomáhat bližnı́mu však nespecifikuje možné va-
rianty jednánı́, které lze chápat jako pomoc bližnı́mu,
ani neurčuje, koho bližnı́m máme vlastně myslet (po-
moc bližnı́mu se tak může za určitých okolnostı́ prostě
redukovat na pomoc vlastnı́ rodině).

Deontologická etika tedy požaduje, abychom
nejdřı́ve určili povahu jednánı́ φi (vražda, zabitı́ v
nedbalosti, krádež, pomoc bližnı́mu, nevěra, sebe-
vražda. . . ) a poté povahu φi srovnali s Υ:

• Spadá-li φi pod Φ, potom je φi morálně správné a
ipso facto přı́pustné.

• Spadá-li φi pod Ψ, potom je φi morálně
nepřı́pustné.

• Nespadá-li φi pod Υ, potom je morálně indife-
rentnı́.

Rozhodovacı́ proceduru v rámci deontologické
etiky shrnuje následujı́cı́ obrázek:

Obr. 4: Deontologická etika: rozhodovacı́ procedura

Přı́klad: Medicı́nský robot zvažuje, zda odebrat
orgány zdravému člověku a zachránit tak životy pěti

nemocným a umı́rajı́cı́m pacientům. Takové jednánı́ by
sice maximalizovalo užitek, tento robot však postupuje
podle pravidel deontologické etiky: usmrcenı́ nevinné
lidské bytosti spadá do kategorie ”vražda“ a vražda je
typem jednánı́ zapovězeném negativnı́ morálnı́ normou

”vražda je za všech okolnostı́ nepřı́pustná“.
Deontologická etika se často interpretuje tak, že

ukládá negativnı́ a pozitivnı́ povinnosti:

1. Negativnı́ morálnı́ povinnost. Je-li X nějaký
aktér, potom X má negativnı́ povinnost Pnφi

,
existuje-li jednánı́ φi takové, že Pφi

∈ Ψ.

2. Pozitivnı́ morálnı́ povinnost. Je-liX nějaký aktér,
potom X má pozitivnı́ povinnost P pφi

, existuje-li
jednánı́ φi takové, že P pφi

∈ Φ.

Pozitivnı́ a negativnı́ morálnı́ povinnosti nelze
mezi sebou nějakým způsobem poměřovat, tj. jakási
morálnı́ aritmetika, s nı́ž jsme se setkali např. v přı́padě
etiky minimalizace újmy (3 životy vůči jednomu apod.),
je možná pouze v rámci jednotlivé kategorie morálnı́ch
povinnostı́. Nenı́ tedy např. možné naplňovat pozitivnı́
povinnosti (např. zachránit život pěti pacientům), pokud
by byla porušena negativnı́ povinnost (neusmrtit nevin-
nou lidskou bytost).

Deontologické přı́stupy k regulaci AI jsou vı́ce
v souladu s mezinárodnı́mi úmluvami ukotvenými
lidskými právy a respektem k lidské důstojnosti, svo-
bodě, rovnosti a solidárnosti než etiky založené na utili-
taristické rozvaze.

Pokud však chceme formulovat konkrétnı́ obecné
morálnı́ normy, musı́me se shodnout na základnı́ch prin-
cipech, o něž by se tyto normy opı́raly. V současnosti
se v oblasti etiky AI nejčastěji zmiňujı́ následujı́cı́ prin-
cipy:

Obr. 5: Principy etiky AI

Podı́vejme se na jednotlivé principy poněkud po-
drobněji:

• Princip beneficence se pohybuje v rovině pozi-
tivnı́ch morálnı́ch norem a závazků a požaduje,
aby se AI chovala k lidem způsobem, který ak-
tivně přispı́vá k rozvoji jejich welfare, jak v in-
dividuálnı́, tak i společenské úrovni. Může zahr-
novat podporu demokratických procesů a vlády
práva ve společnosti, zajištěnı́ služeb a statků ve



vysoké kvalitě a za nı́zkou cenu, týká se ale
také specifičtějšı́ role AI ztělesněné např. v po-
době medicı́nských expertnı́ch systémů a robotů či
společenských a sociálnı́ch robotů, včetně sexbotů.

• Princip non-maleficence spadá do negativnı́ ob-
lasti morálnı́ch norem a povinnostı́ a ukládá
AI, aby svým jednánı́m nepůsobila lidským by-
tostem újmu. Újmu zde musı́me chápat velmi
široce, od újmy na zdravı́ či životě až po psy-
chickou. Vzhledem k tomu, že k lidskému wel-
fare výraznou měrou přispı́vá i kvalita životnı́ho
prostředı́, je možné tı́mto principem odůvodnit
morálnı́ normy zakazujı́cı́ AI poškozovat životnı́
prostředı́ či působit újmu živočichům, zvláště těm,
vůči nimž máme silné emocionálnı́ vazby.

• Princip autonomie vyjadřuje vysoký respekt k
lidským bytostem jako autonomnı́m aktérům, kteřı́
majı́ právo informovaně a svobodně určovat kon-
tury svého dobrého života a v mezı́ch morálky
tento život naplňovat. Může zakotvovat morálnı́
normy zakazujı́cı́ AI obelhávat lidské bytosti,
nepřesně je informovat či jinak omezovat jejich
možnosti informované volby, nemluvě o normách
zakazujı́cı́ch neoprávněně je omezovat ve svobodě
vyznánı́, názoru, projevu a pohybu.

• Princip spravedlnosti vyžaduje, aby byl vývoj,
využitı́ a regulace AI férový, nediskriminoval
určité skupiny obyvatel a umožňoval jim férový
přı́stup k benefitům – např. v oblasti vzdělánı́,
lékařských procedur či služeb – poskytovaných AI.
Princip férovosti v oblasti vzácných zdrojů – a
AI a jejı́ služby zatı́m nejsou přı́stupné všem –
nevyžaduje, aby všichni dostali stejně, nýbrž to,
aby jejich potřeby byly férově vzaty v úvahu.

• Princip transparentnosti je specifickým prin-
cipem etiky umělé inteligence a požaduje, aby
systémy umělé inteligence byly kontrolovatelné a
alespoň v základnı́ch obrysech srozumitelné všem
lidem. Tento požadavek je klı́čový vzhledem k
tomu, že systémy AI jsou a stále vı́ce budou
součástı́ našı́ společnosti ve všech jejı́ch dimenzı́ch
a důvěra lidı́ v umělou inteligenci je nutná pro
vzájemnou a dobrou koexistenci lidı́ a AI, bez
nı́ž se benefity s AI spojené budou jen obtı́žně
uplatňovat. V rámci principu transparentnosti lze
jako morálnı́ požadavek vyžadovat také transpa-
rentnı́ právnı́ úpravu regulujı́cı́ využitı́ systému AI,
zvláště v oblasti ochrany osobnı́ch údajů či od-
povědnosti umělých systémů.

Tyto principy umožňujı́ formulovat celou řadu
pozitivnı́ch a negativnı́ch morálnı́ch norem, jimiž by
se AI měla řı́dit, aby se mohla stát důvěryhodnou
(trustworthy) umělou inteligencı́, která bude:

1. Respektovat lidskou důstojnost, práva a hodnoty.

2. Byla technicky natolik robustnı́, aby byla transpa-
rentnı́ a spolehlivá.

I tento přı́stup má však celou řadu problémů,
jež nastávajı́ v okamžiku, kdy se jednotlivé principy
dostávajı́ do konfliktu. Chápeme-li je jako absolutnı́, ne-
existuje žádné řešenı́ tohoto konfliktu a umělá inteli-
gence řı́dı́cı́ se tı́mto přı́stupem by se v praxi velmi často
dostávala do situace, kdy by nevěděla, jak postupovat.
Řešenı́ by mohlo spočı́vat v tom, že bychom principy
a z nich odvozené normy a povinnosti nechápali ab-
solutně, jako platné vždy a všude, ale jako tzv. prima
facie principy (normy a povinnosti). O nějakém prin-
cipu (morálnı́ normě) řı́káme, že je prima facie, pokud
je platný, mohou ale nastat situace poskytujı́cı́ důvody
převažujı́cı́ platnost tohoto principu. Otázkou potom sa-
mozřejmě je, jak přesně určit, kdy a které důvody daný
princip převažujı́.

4 Case study: autonomnı́ vozidla

Domnı́vám se, že popsané problémy poměrně
přesvědčivě ukazujı́, že se v přı́padě etiky umělé
inteligence budeme muset vzdát představy, že k jejı́
regulaci bude možné využı́t pouze jeden ”čistý“ etický
systém (jako je utilitarismus či nějaká verze deon-
tologické etiky). Spı́še budeme muset využı́vat vı́ce
etických systémů, každý zaměřený na specifické cı́le
daného systému umělé inteligence.

Zaměřme se např. na etiku regulujı́cı́ provoz auto-
nomnı́ch vozidel (AV). V přı́padě AV musı́me rozlišit
několik etických rovin; prvnı́ z nich se týká samotné
existence těchto sofistikovaných robotů a jejich etických
a společenských důsledků. Podı́vejme se na následujı́cı́
graf (Mauer M. (2015)):

Obr. 6: Přı́činy dopravnı́ch nehod

Drtivá většina dopravnı́ch nehod je způsobena
lidským faktorem. Na celém světě docházı́ ročně zhruba
k 1.240.000 smrtelných dopravnı́ch nehod, v ČR bylo v
roce 2017 při nehodách usmrceno 502 lidı́. Všechna tato
čı́sla ukazujı́, že zavedenı́ AV do provozu je skutečným
morálnı́m imperativem, protože bude mı́t blahodárné
účinky, výraznou měrou snı́žı́ počet dopravnı́ch ne-
hod (v ideálnı́m přı́padě až o 93 %). Máme zde tedy
prvnı́ morálně relevantnı́ faktor: důsledky zavedenı́
určité technologie, v tomto přı́padě AV, do praxe. Když



zvažujeme etická pravidla regulace chovánı́ AV, musı́me
mı́t tento faktor neustále na paměti. Je nepochybné, že
se AV budou dostávat do eticky problematických situacı́
a někdy v nich budou jednat v rozporu s morálnı́mi intu-
icemi určité části populacem, tento fakt je však vyvážen
benefity, plynoucı́mi z existence AV.

Aby však celá společnost mohla mı́t prospěch z
AV, je nezbytné, aby se stala skutečně rozšı́řenou tech-
nologiı́, což samozřejmě také předpokládá, že si je
lidé budou chtı́t kupovat, budou ochotnı́ jim svěřovat
své životy a životy a životy svých blı́zkých. Prvnı́
normativnı́ faktor (prospěch z existence a využı́vánı́
AV) představuje silné – zřejmě dokonce přesvědčivé –
důvody k zavedenı́ AV do provozu, to ale předpokládá
ochotu potenciálnı́ch kupců si tato vozidla skutečně
kupovat. Je proto třeba vědět, jaké jsou morálnı́ intu-
ice těchto potenciálnı́ch uživatelů AV, zvláště v přı́padě
možných koliznı́ch situacı́.

Výzkumy ve světě (Bonnefon (2016)) i náš
vlastnı́, zatı́m nepublikovaný výzkum ukazujı́, že lidé
nemajı́ konzistentnı́ postoje. Třebaže si většina z nich
myslı́, že správný morálnı́ algoritmus řı́dı́cı́ AV by měl
respektovat principy etiky minimalizace újmy (utilita-
rismus) – takovému autu jsme dali název Počtář –, po-
kud by si mohli volit z vı́ce variant, dali by pro sebe a
svou rodinu přednost typu Tank, tj. algoritmu, který by v
koliznı́ch situacı́ch chránil posádku. Např. v přı́padě, že
by volili pro sebe, rozhodovali by se v tajné volbě (ne-
bylo by zřejmé, zda vlastnı́ Tank, nebo Počtáře) výrazně
jinak, než ve volbě veřejné či v obecném hodnocenı́,
jaký typ morálnı́ho algoritmu je správný:

Obr. 7: Tajná a veřejná volba řı́dı́cı́ho algoritmu

Pokud tedy chceme, aby AV naplnila svůj morálnı́
potenciál, musı́me najı́t rovnováhu mezi etickými intui-
cemi jejich potenciálnı́ch uživatelů a regulacı́ chovánı́
AV v koliznı́ch situacı́ch. Software AV zřejmě bude
využı́vat dva etické systémy – utilitarismus, ukládajı́cı́
minimalizaci újmy –, a nějakou formu deontolo-
gické etiky, ukládajı́cı́ ochránit posádku. O aplikaci
prvnı́ho či druhého systému bude rozhodovat metaprin-
cip (”nynı́ minimalizuj újmu“, ”nynı́ chraň posádku“),
který v přı́padě překročenı́ empiricky (na základě
výzkumu morálnı́ch intuic) určeného prahu založeného
na srovnávánı́ celkové újmy rozhodne, zda v dané
konkrétnı́ situaci použı́t prvnı́ či druhý etický systém.

V praxi by to mohlo vypadat např. takto: práh (pro
životy) 1 : 2. Je-li tedy v AV jeden řidič a na silnici jeden
či dva chodci, metapravidlo určı́, že v přı́padě hrozı́cı́
smrtelné kolize se AV má řı́dit deontologickou etikou.
Je-li práh překročený (jeden řidič – tři chodci, dva spo-
lujezdci – šest chodců . . . ), metapravidlo rozhodne, že
se AV musı́ řı́dit etikou minimalizace újmy.

Poděkovánı́

Tento přı́spěvek vznikl s podporou projektu TAČR
TL01000467 s názvem Etika provozu autonomnı́ch vo-
zidel. Děkuji Jiřı́mu Wiedermannovi za komentáře k
prvnı́ verzi tohoto textu.

Reference

Anderson, M. a Anderson, S. L. (zost.) (2011). Machine
Ethics. Cambridge University Press, 1. vyd.

Bonnefon, J-F., S. A. R. I. (2016). The social dilemma
of autonomous vehicles. Science, 352(6293):1573–
76.

Carson, T. L. (2011). Value and the Good Life. Univer-
sity of Notre Dame.

Driver, J. (2012). Consequentialism. Routledge.

Feldman, F. (2004). Pleasure and the Good Life. Con-
cerning the Nature, Varieties, and Plausibility of He-
donism. Oxford University Press.

Finnis, J. M. (1991). Moral Absolutes. Tradition, Revi-
sion, and Truth. The Catholic University of America
Press.

Hooker, B. (2000). Ideal Code, Real World. Oxford
University Press.

Kagan, S. (1998). Normative Ethics. Routledge.

Lin, P., Abney, K. a Bekey, G. A. (zost.) (2014). Robot
Ethics. The Ethical and Social Implications of Robo-
tics. MIT Press.

Lin, P., Jenkins, R. a Abney, K. (zost.) (2017). Robot
Ethics 2.0 From Autonomous Cars to Artificial Intel-
ligence. Oxford University Press.

Mauer M., Gerdes, C. L. B. W. H. (zost.) (2015).
Autonomous Driving. Technical, Legal and Social
Aspects. Springer.

Mulgan, T. (2007). Understanding Utilitarianism. Acu-
men.

Olsaretti, S. (zost.) (2006). Preferences and Well-Being.
Cambridge University Press.


	Etika a umelá inteligence
	Utilitarismus
	Charakterizace utilitarismu
	Aplikace utilitarismu v etice AI a roboetice

	Deontologická etika
	Case study: autonomní vozidla

